

# المدارس الفقهية

في المدينة المنورة

دراسة تاريخية وصفية



٩٠٠٠٣٣-٣

بیت مقدم

لؤلؤ الأوفل الأول في المملكة العربية السعودية  
الذي تخلمه جامعة أم القرى  
بالتعاون مع وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد  
في مكة المكرمة عام ١٤٢٢هـ

الباحث

د/ طارق بن عبد الله عبد القادر حجار  
أستاذ التربية المشارك بكلية الدعوة وأصول الدين  
بقسم التربية بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة  
١٤٢٢ - ٢٠٠١ م

## المُخْصَصُ

الحمد لله والصلوة والسلام على سيدنا محمد وآلله وأصحابه أجمعين وبعد:-

إن الدين الإسلامي هو الدافع لإنشاء وتمويل المدارس الوقفية. واستجابة لما جاء في القرآن الكريم من الحث على أعمال البر وما أكد على فعله بعد قوله ﷺ في البذل فقد قام العلماء والأئم من بداية الرعيل الأول رضي الله عنهم أجمعين وحتى يومنا هذا بحسب شيء غير يسير من متكلّاً هم وأموالهم أو قافاً في سبأ الله، وبالنسبة للمدينة المنورة فقد كان لمنشآت التعليم نصيب وافر في هذه الأوقاف.

وأما الهدف من هذا البحث هو مسح المدارس الوقفية التي وجدت في المدينة المنورة خلال القرن

السادس وحق (١٣٣) :-

والمنهج التاريخي الوصفي هو المنهج المناسب لهذه الدراسة وقد تبين من الدراسة أن معظم المدارس كانت للذكور دون الإناث وللعلوم دون المهن وأوقفت من قبل أفراد أو حكومات وانتهت الدراسة بالنتائج التالية:-

استيعاب المدارس ما بين ١٠ - ٤ طالباً، مكتملة الحياة العبادية والمعيشية والتعليمية والصحية، كما أُسست لتشجيع طلاب العلم للمجاورة في المدينة المنورة. وقد أوصى الباحث ببعض التوصيات.

## مقدمة

الحمد لله والصلوة والسلام على سيد الخلق وخير من أوقف نبي الرحمة محمد بن عبد الله عليه أفضـل الصـلاة وأـتم السـلام. يقول ربنا تبارك وتعالـى:-

«مـثل الـذـين يـنـفـقـونـ أـمـوـالـهـمـ فـيـ سـبـيلـ اللهـ كـمـثـلـ حـبـةـ أـنـبـتـتـ سـبـعـ سـنـابـلـ فـيـ كـلـ سـبـلـةـ مـائـةـ حـبـةـ وـالـلهـ يـضـاعـفـ لـمـنـ يـشـاءـ وـالـلهـ وـاسـعـ عـلـيـمـ» (البـقـرةـ/ـ٢٦١ـ)

رسـولـ الرـحـمـةـ الرـؤـوفـ الرـحـيمـ وـيـؤـكـدـ ذـلـكـ فـيـ قـوـلـهـ ﷺ: «مـنـ تـصـدـقـ بـعـدـ ثـرـةـ مـنـ كـسـبـ طـبـ،ـ وـلـاـ يـقـبـلـ إـلـاـ طـبـ فـإـنـ اللهـ يـقـبـلـهـ بـيـمـيـنـهـ،ـ ثـمـ يـرـبـبـهـ كـمـاـ يـرـبـبـهـ أـحـدـكـمـ فـلـوـهـ حـتـىـ تـكـوـنـ مـثـلـ الجـبـلـ» (١ـ).

مـنـ خـلـالـ هـذـاـ التـوـجـيـهـ الـمـبـارـكـ أـنـدـفـعـ الـمـسـلـمـوـنـ فـيـ عـهـدـهـ ﷺـ وـمـنـ بـعـدـهـ إـلـىـ مـثـلـ هـذـاـ عـمـلـ الـفـاضـلـ فـقـدـ جـاءـ عـنـ اـبـنـ عـمـ قـالـ:ـ أـصـابـ عـمـ أـرـضاـ بـخـيـرـ،ـ فـأـتـىـ النـبـيـ ﷺـ يـسـأـمـرـهـ فـيـهـ فـقـالـ يـاـ رـسـولـ اللهـ:ـ أـصـبـتـ أـرـضاـ لـمـ أـصـبـ مـاـلـاـ قـطـ أـنـفـسـ مـنـهـ،ـ فـكـيـفـ تـأـمـرـيـ بـهـ.ـ قـالـ:ـ إـنـ شـتـ حـبـسـتـ أـصـلـهـاـ وـتـصـدـقـتـ هـاـ،ـ فـتـصـدـقـ غـيرـهـ لـأـنـهـ لـاـ يـبـاعـ أـصـلـهـاـ وـلـاـ يـوـهـبـ وـلـاـ يـورـثـ» (٢ـ).

فـمـنـ أـهـمـيـةـ الـوـقـفـ فـيـ إـلـاسـلـامـ،ـ أـنـهـ نـوـعـ مـنـ أـنـوـاعـ التـرـابـيـتـ وـالـتـكـافـلـ الـاـحـتـسـاعـيـ وـرـبـطـ السـلـفـ بـالـخـلـفـ وـخـدـمـةـ طـلـابـ الـعـلـمـ وـالـعـلـمـاءـ وـاعـمـارـ الـمـسـاجـدـ وـالـبـرـ بـيـنـ أـبـنـاءـ الـمـسـلـمـيـنـ،ـ لـذـاـ كـانـ لـلـتـوـجـيـهـاتـ الـقـرـآنـيـةـ وـالـأـحـادـيـثـ النـبـوـيـةـ أـكـبـرـ الـأـثـرـ فـيـ قـيـامـ الـمـسـلـمـيـنـ بـإـنـفـاقـ أـنـفـسـ أـمـوـالـهـمـ اللهـ تـعـالـىـ ثـمـ لـأـبـنـاءـ الـمـسـلـمـيـنـ وـلـقـدـ اـسـتـفـادـ الـعـالـمـ إـلـاسـلـامـ وـمـازـالـ فـيـ ظـلـ هـذـهـ الصـدـقـاتـ الـجـارـيـةـ لـبـنـاءـ الـمـسـاجـدـ وـدـورـ الـعـلـمـ وـالـمـكـتـبـاتـ وـالـأـرـبـطةـ وـالـمـدـارـسـ الـوـقـفـيـةـ فـيـ مـعـظـمـ دـوـلـ الـعـالـمـ إـلـاسـلـامـيـ،ـ مـاـ أـدـىـ إـلـىـ اـزـدـهـارـ الـخـضـارـةـ إـلـاسـلـامـيـةـ بـمـخـتـلـفـ بـحـالـهـاـ،ـ وـتـطـوـرـ الـعـلـمـ وـالـعـرـفـ.

إـنـ حـدـودـ الـبـحـثـ فـيـ تـارـيـخـ الـمـدـارـسـ الـوـقـفـيـةـ الـمـنـدـرـةـ فـيـ الـمـدـيـنـةـ الـمـنـورـةـ مـنـ الـقـرـنـ السـادـسـ إـلـىـ ١٣٣١ـهـ.

وـيـهـدـفـ الـبـاحـثـ مـنـ دـرـاسـتـهـ إـلـىـ إـبـرـازـ مـكـانـةـ الـوـقـفـ فـيـ التـرـبـيـةـ وـالـتـعـلـيمـ فـيـ ظـلـ تـطـيـقـ تـشـرـيـعـ الـدـيـنـ

(١ـ) صـحـيـحـ الـبـخارـيـ.ـ دــ تــ ١٣٤ـ/ـ٢ـ.

(٢ـ) صـحـيـحـ مـسـلـمـ.ـ دــ تــ ١٢٥٥ـ/ـ٣ـ.

الإسلامي الخيف، وإلى التأكيد على أهمية مثل هذه المشاريع الحيوية التنموية بغية الاستمرار عليها حتى تستمر الروابط بين المسلمين، وذلك من خلال مسح تاريفي شامل للمدارس الوقفية المندثرة في المدينة المنورة سيدة المدن والأغواط لإنفاذها من هذا النظام الإسلامي في الوقف.

والمنهج المناسب الذي طبق هو المنهج التاريفي الوصفي الذي يعطي صورة واضحة عن مدى حجم الأوقاف التعليمية التي اندثرت في مدينة رسول الله ﷺ.

### الدراسات السابقة:-

تعددت الدراسات حول الوقف وأهميته وفوائده في المجتمع المسلم، إلا أن الباحث لم يتمكن من الاطلاع على دراسات ذات صلة مباشرة بموضوع دراسته الحالية. لكنه استفاد بدون شك من مجمل الدراسات التي عرضت للوقف أو لمست جانباً من مماليه علاقة بالمدارس الوقفية بدور الوقف في العملية التعليمية.

ومن أهمها بحوث الندوتينتين اللتين عقدتهما وزارة الشؤون الإسلامية بالمدينة المنورة ومكة المكرمة عامي ١٤١٩ و ١٤٢٠هـ، حيث كان عنوان الأولى (المكتبات الوقفية في المملكة العربية السعودية)، والثانية (مكانة الوقف وأثره في الدعوة والتنمية).

وسيعرض الباحث في الجزء التالي بعض الدراسات التي استفاد منها باختصار:

دراسة الدكتور محمد بن عبدالرحمن الحصين (١٤١٧هـ) التي كانت بعنوان: (دور الوقف في تأسيس المدارس والأربطة والمحافظة عليها في المدينة المنورة) قد عنيت الدراسة بجانب العمارة والتحفظ، كما عنيت بذكر الجانب التاريفي لبعض المدارس الوقفية بالمدينة المنورة، وقد استفاد الباحث في تحديد بعض أسماء المدارس الوقفية في المدينة المنورة.

(دور الوقف في العملية التعليمية) لعبدالله بن عبدالعزيز العلي المقدم لندوة مكة المكرمة ١٤٢٠هـ، الذي تحدث عن المجالات التعليمية التي شملها الوقف في العصور السابقة ومنها الوقف على المدارس، وقد ذكر الباحث عدداً منها مثل المدرسة الصالحية بمصر والظاهرية بدمشق والسعودية ببغداد ثم انتقل لبيان حال الوقف على المكتبات حيث ساهمت أموال الراقيين من تنمية تلك المكتبات

وتزويدها بما تحتاجها ويحتاجه طلاب العلم المرتادين لها، مما كان له كبير الأثر في نشر العلم والتعليم. ومنken من تلك المكتبات ما هو كائن في مدن الشام والعراق والقاهرة إضافة إلى ما عرف منها في مكة المكرمة والمدينة المنورة. ولم يهمل الباحث الحديث عن الأوقاف المخصصة للمعلمين والتعلمين. والجيد في هذه الدراسة ما تضمنته من تصور مقتراح وآلية مناسبة لتفعيل دور الوقف في العملية التعليمية.

كما إن اطلاع الباحث على دراسة الدكتور / صالح بن سليمان الوهبي، بعنوان: (دور الوقف في دعم المؤسسات والوسائل التعليمية) المقدم لندوة مكة المكرمة ١٤٢٠هـ، أفاده في زيادة معرفته بعزايا الوقف على المؤسسات التعليمية ودوره في دعمها وزيادة فاعليتها في أداء واجباتها بالشكل الذي يتحقق أهدافها. وقد خصص الباحث جزءاً من دراسته لإيضاح دور الوقف في توفير المبنى التعليمية والوسائل التعليمية، حيث نادى بتخصيص جزء من ريع الوقف للاهتمام بهما وقويل احتياجهما لأنهما من الجوانب الحامة في العملية التعليمية.

ومن دراسات ندوة مكة المكرمة ١٤٢٠هـ: (مكانة الوقف وأثره في الدعوة والتنمية) دراسة سليمان بن صالح الطفيلي وعنها: (الوقف كمصدر اقتصادي لتنمية المجتمعات الإسلامية)، الذي حدد هدف بحثه بإبراز إسهام الوقف في دعم الاقتصاد وتنمية المجتمعات الإسلامية، ومن أهم النتائج التي توصل إليها الباحث حاجة المجتمعات الإسلامية إلى إعادة الاعتبار الاقتصادي للوقف في عملية التنمية، وألا يقتصر الاستثمار في رأس المال فحسب، وإنما يتسع ليشمل الاستثمار في رأس المال البشري الذي يفيد أفراد المجتمع. كما يشمل الاستثمار في رأس المال الاجتماعي اللازم لمساندة التنمية ودفع مسيرها.

ومن البحوث والدراسات التي تناولت جانب الإفادة من البحث العلمي في خدمة الوقف، دراسة الدكتور / ناصر بن سعد الروشيد الأستاذ بجامعة الملك سعود الذي أوضح في دراسته (تسخير البحث العلمي في خدمة الأوقاف وتطويرها) المقدمة لندوة مكة المكرمة ١٤٢٠هـ، حيث أورد أسماء عدد من المدارس التي أوقف عليها كم كبير من الأموال والعقارات، وذكر أن منها مدرسة فيما وراء النهر كانت تسع ثلاثة آلاف طالب، ينفق على الدراسة فيها من أموال موقوفة لهذا الغرض.

وعلى كل فإن إفادة الباحث من ندوة (مكانة الوقف وأثره في الدعوة والتنمية) كان بمحلاً وبشكل

عام إذ لم تتضمن أبحاث تلك الندوة موضوع الدراسة بشكل مباشر، بل إن الجهد المترافق الذي بذله الباحث في تقصي الدراسات السابقة حول موضوعه أبرز عدم توفر دراسات تتصل به.

والباحث يسأل الله العظيم أن يكون هذا العمل خالصاً لوجهه، وما أصبت فمن الله وما أحطت فمن نفسي.

وفيما يلي عرض عن الوقف في الإسلام وأثره في المجتمع المسلم ثم عرض تاريخي وصفي للمدارس الرقافية في المدينة المنورة منذ القرن السادس الهجري وحتى سنة ١٣٤٠ هـ.

## الفصل الأول

### الوقف في الإسلام

#### أولاً: معنى الوقف لغة واصطلاحاً:

- أ - المعنى اللغوي: الحبس يقال (وقف الأرض للمسكين وفدا، أي حبسها) <sup>(١)</sup>.
- ب - في الاصطلاح: فقد اختلفت عبارات الفقهاء في تحديد معنى الوقف تبعاً لاختلافهم من حيث الشروط والأركان: -
  - ١ - المذهب الخفي: حبس العين على حكم ملك الله والصدق بالمنفعة <sup>(٢)</sup>.
  - ٢ - المذهب الشافعي: تحبس مال يمكن الانتفاع به معبقاء عينه، بقطع تصرف الواقف وغيره في رقبته، ويصرف في جهة غير تقرباً إلى الله تعالى <sup>(٣)</sup>.
  - ٣ - المذهب الحنفي: تحبس الأصل وتسبيل الشمرة <sup>(٤)</sup>.
  - ٤ - المذهب المالكي: جعل منفعة مملوك ولر بأجرة، أو غلقة لمستحقة بصيغة مدة ما يراه الحبس <sup>(٥)</sup>.

#### ثانياً: مشروعية:

وقد دل على مشروعية كل من:

- ١ - القرآن الكريم: ورد في كتاب الله تعالى نصوص تحت وتدفع أتباعه على البذل والإفراق و فعل الخيرات. والوقف إلا جزء من أعمال البر و فعل الخير قال تعالى: «لَن تَنالوا الْبَرَ حَتَّى تَنفَقُوا مَا تَحْبُونَ وَمَا تَنفَقُوا مِنْ شَيْءٍ فَإِنَّ اللَّهَ بِهِ عَلِيمٌ» (آل عمران/٩٢).

(١) ابن منظور: لسان العرب. د - ت، ٣٥٩/٩، مادة: وقف.

(٢) المرغيناني: المدایة. د - ت، ١٣/٣.

(٣) النووي: تحرير ألقاظ التبيه، ١٤٠٨هـ/٥٥٠.

(٤) ابن قدامة: المغني. د - ت، ٥٩٧/٥.

(٥) الدردير: أقرب المسالك. د - ت، ٣٧٣/٥.

ويقول جل من قائل: «يا أيها الذين آمنوا أنفقوا من طيبات ما كسبتم وما أخر جنالكم من الأرض» (البقرة/٦٧).

٢ - **السنة البوية:** جاء في كتب السنة أحاديث متعددة تدل على مشروعية الوقف، فقد ورد عنه: «إذا مات الإنسان انقطع عنه عمله إلا من ثلاثة إلا من صدقة حاربة، أو علم يتبع به، أو ولد صالح يدعوه»<sup>(١)</sup>.

قال التزوبي في شرحه على صحيح مسلم: «و فيه دليل لصحة أصل الوقف و عظم ثوابه»<sup>(٢)</sup>.

٣ - **الإجماع:** أجمع العلماء على مشروعية، قال الرفاعي: (اشتهر إنفاق الصحابة على الوقف قولاً وفعلاً)<sup>(٣)</sup>. كما قال الترمذى في حديث عمر رض الذي مر ذكره في المقدمة: «هذا حديث حسن صحيح والعمل على هذا عند أهل العلم من أصحاب رسول الله ص وغيرهم، ولا نعلم بين المقدمين منهم على ذل اختلافاً في إجازة وقف الأرض وغير ذلك»<sup>(٤)</sup>.

### ثالثاً: الحكم من مشروعية:

الحكم في العبادات كثيرة ومنها على سبيل المثال:-

١ - **الحكمة من الوضوء:** قال تعالى: «ما يريد الله ليجعل عليكم من حرج ولكن يريد ليطهركم وليتمن نعنه عليكم» (المائدة/٦).

٢ - **الحكمة من الصلاة:** قال تعالى: «إن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر» (العنكبوت/٤٥).

٣ - **الحكمة من الصيام:** قال تعالى: «كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون» (البقرة/١٨٣).

وتکاليف الشريعة الإسلامية ترجع إلى حفظ مقاصداتها في العبادة، والمقاصد ثلاثة أقسام:-

١ - **ضرورية:** فالضرورة معناها أنها لا بد منها في قيام مصالح الدين والدنيا.

(١) صحيح مسلم: مصدر سابق. د-ت، ١٢٥٥/٣.

(٢) التزوبي: شرح صحيح مسلم. د-ت، ٩٦/٦.

(٣) الرفاعي: فتح العزيز. د-ت، ٢٤٠/٤.

(٤) الترمذى: سنن الترمذى. د-ت، ١٤٤/٦.

٢ - حاجية: وال حاجيات معناها أنها ينافي إليها من حيث التوسيع، ورفع الضيق المؤدي في الغالب إلى الحرج، والمشقة اللاحقة بفو挺 المطلوب.

٣ - تحسينية: وأما التحسينيات فمعناها الأخذ بما يليق من محسن العادات، وتحبب الأحوال المدنستات التي تأنفها العقول الراجحات، والوقف لا شك أنه من التحسينيات والوقف من هذا الجانب يتميز عن بقية الصدقات والهبات بأمررين.

#### الأول - الاستمرارية:-

١ - استمرارية الأجر والثواب وهذا هو المقصود من الوقف من جهة الواقف.

٢ - استمرارية الانتفاع به في أوجه الخير والبر، وعدم انقطاع ذلك بانتقال الملكية وهذا هو المقصود من الوقف من جهة انتفاع المسلمين به.

#### الثاني - الاستقلالية:

تعرضت الأمة الإسلامية في ماضيها إلى بعض الشدائـد والمحن ادت إلى وقوع بعضها تحت سيطرة الأعداء، فكان الوقف الشرعي هو السبيل إلى استمرار الأعمال الخيرية واستقلالها حيث استمرت المنـاشـط الدعـوـية والـتـعـلـيمـية والإـغـاثـية والإـنـفـاقـ على المـدـارـسـ والمـسـاجـدـ والأـرـبـطةـ والمـكـتبـاتـ.

كما أن للوقف فوائد من الواقع الملموس والشاهد أنه يؤدي إلى تحقيق مبدأ التكافل الاجتماعي بين أفراد الأمة الإسلامية، وفيه تحقيق لمصالح الأمة وذلك بتوفير احتياجاتهم ودعم تطورهم ورقيمهم. كما أنه ربط الخلف بالسلف كما في قوله جل من قائل: «والذين جاعوا من بعدهم يقولون ربنا أخـرـ لـنـاـ وإـلـحـارـانـاـ الـذـينـ سـبـقـونـاـ بـالـإـيمـانـ ...ـ الـآـيـةـ» (الـحـشـرـ/ـ١ـ٠ـ).

وفيـهـ بـقـاءـ لـلـمـالـ وـتـكـفـيرـ لـلـذـنـوبـ وـغـيـرـ ذـلـكـ مـنـ الـمـصـالـحـ الـإـنـسـانـيـةـ.

#### رابعاً: أركانه وشروطه:

##### ١ - أركان الوقف:

هـنـاكـ اـخـتـلـافـ فـيـ أـرـكـانـ الـوـقـفـ بـيـنـ الـفـقـهـاءـ وـخـلـاصـةـ الـقـوـلـ الـذـيـ أـمـيـلـ إـلـيـهـ هـوـ مـاـ قـالـهـ النـوـويـ:

(إن أركان الوقف أربعة: الراقف والموقوف والموقوف عليه والصيغة) <sup>(١)</sup>.

وأما الألفاظ التي ينعقد بها الوقف، فقد قسمها الفقهاء إلى قسمين:

أ - **الألفاظ الصريحة**: وهي التي يدل عليها الوقف بدون قرينة لاستعمالها في هذا المعنى وهي الوقف والحبس والتسبيل.

ب - **الألفاظ الكتابية**: وهي التي تحتمل معنًى الوقف وغيره (كلفظ الصدقة، والنذر) فلا ينعقد بها الوقف إلا إذا اقترن بها ما يفيد معناه مثل (تصدقت صدقة موقوفة أو محبسة أو سبلة على أن لا تباع ولا تورث ولا تورث) <sup>(٢)</sup>.

## ٢ - شروط الوقف:

وهي شروط تتعلق بأركان الوقف كما يلي:

أ - **شروط الواقف**: يشترط في الواقف: العقل - البلوغ - الحرية - الاختيار - ألا يكون محجوزاً عليه لسفه وفلس.

ب - **الموقوف**: يشترط في الموقوف ما يلي: أن يكون معلوماً - أن يكون ملكاً للواقف أن يكون في عين يجوز بيعها ويمكن الانتفاع بها دائماً مع بقاء عينها.

ج - **الموقوف عليه**: يشترط في الجهة الموقوف عليها ما يلي: أن يكون الموقوف عليه جهة بسر أن يكون الجهة الموقوف عليها غير منقطعة - أن لا يعود الوقف على الواقف وفيه أقوال مختلفة ذكرها الشيرازي <sup>(٣)</sup>، ولموضوع الوقف من الجانب الفقهي مداخل وأبواب كثيرة لم ينطرق إليها الباحث لأهمها من الأمور الخاصة بالفقهاء. بل اكتفى بأنخذ ما يتناسب مع بحثه.

من خلال ما تقدم وقفنا على المعنى اللغوي والاصطلاحي للوقف ومشروعيته والحكمة منه ثم أركانه وشروطه والفصل التالي من الدراسة يتناول أثر الوقف في المجتمع المسلم وذلك بعرض موجز

(١) التوسي: روضة الطالبين. د-ت، ٣١٤/٥.

(٢) الشيرازي: المذهب في المذهب. د-ت، ٤٤٢/١.

(٣) الشيرازي: المذهب، مصدر سابق. د-ت، ٤٤١/١.

للوقف قبل الإسلام ثم بعد ظهور الدين الإسلامي من خلال سرد بعض النماذج الوقفية.

## الفصل الثاني أثر الوقف في المجتمع المسلم

### أولاً: الوقف عند غير المسلمين:

لقد عرفت البشرية قبل الإسلام شيئاً عن الوقف، وقد ورد أن الوقف قد عرف عند الفراعنة في مصر إذ ذكر بعض المؤرخين أنه قد عثر على صورة وثيقة تبين أن والداً وهب ولده الأكبر أعيانًا وأمواله بصرف غالباً على إخوانه على أن تكون تلك الأعيان غير قابلة للتصرف فيها<sup>(١)</sup>.

كما عرف الرومان الوقف إذ ينسب جستينيان إمبراطور الرومان أنه قال: (إن الأشياء المقدسة كالمعابد، والندور، والهدايا، وما يختص لإقامة الشعائر الدينية لا تجوز أن تباع أو ترهن، ولا يجوز أن يمتلكها أحد)<sup>(٢)</sup> أما في العصر المتأخر فقد انتشر عند الألمان فكرة الوقف: على المعابد والكنائس، وحسب الإحصاءات التي نشرت فإن مدخلات الكنيسة في ألمانيا وميزانيتها في إزدياد، بل أنها ت مثل أرقاماً عالية. فالأصل في الوقف عندهم أنه لا يباع ولا يوهب ولا تورث عينه وليس للمستحق فيه سوى المنفعة التي يتلقاها حسب ترتيب درجته في الاستحقاق<sup>(٣)</sup>.

شهدت فرنسا انتشاراً في الأوقاف على دور العبادة والملاجئ والمدارس والمستشفيات حتى أنها شملت في القرن السادس عشر – في عهد لويس الثاني عشر – حوالي ثلث مساحة فرنسا. وعند قيام الثورة الفرنسية اعتبرت تلك الأوقاف ضمن أموال الدولة. إلى أن صدر قانون النظام الخيري الذي وفق بين فكرة الوقف الخيري وبين المصلحة العامة. ونتيجة لذلك فقد مكنتها من غزو معظم دول العالم بنشر معتقداتها وأنشطتها التبشيرية<sup>(٤)</sup>.

الوقف عند الأميركيين يقع النظام الأميركي نوعاً من التصرفات المالية يسمى (The Trust) وهو

عبارة عن:

(١) يكن: الوقف في الشريعة والقانون. ١٣٨٨هـ، ١٨٣.

(٢) الكيسي: أحكام الوقف في الشريعة الإسلامية. ١٣٩٧، ٢٥/١.

(٣) مذكور: الوقف من الناحية الفقهية والطبيقة. ١٣٨٠، ٧.

(٤) الكيسي: مصدر سابق. ١٣٩٧هـ، ٢٦/١، ٢٧-٢٨.

(إقامة أمانة خاصة بمال معين ستلزم الذي يجوز هذا المال بعده التزامات تهدف إلى استغلاله لفائدة طرق أخرى) <sup>(١)</sup>.

وقد أسلهم مثل هذا الرقف بكثير من الأعمال ذات المصلحة العامة، مثلاً في استغلال التبرعات واستثمارها لصالح الجهة المستفيدة التي لا يشترط أن تعين باسمها، بل يكفي أن تحدد بأوصافها: الفقراء، طلبة كلية معينة أو اليتامي وغير ذلك.

هذا عرض موجز للأوقاف عند غير المسلمين قبل الإسلام وما بعده أما الرقف عند المسلمين وأهميته في المجتمع المسلم كما يلي:

### ثانياً: تطور نشأة الوقف في الإسلام وانتشاره في الوقت الحاضر:

تطورت الأوقاف لدى المسلمين في صورة لا نظير لها في أمم الأرض، فقد شهدت ثوراً كبيراً إلى أن باتت ذات أثر رئيسي في كفاية ذوي الحاجات، وتنوعت مجالاتها، فلم تدع فئة من المجتمع تفتقر إلى العون إلا وشملتها بالعناية، يستوي في ذلك الأيتام والفقراء والمساكين والأرامل والمرضى والعجزة والمسنون والمعاقون وطلبة العلم وعابروا السبيل وغيرهم.

### (نماذج وقافية عبر العصور)

#### ١ - العصر النبوي:

يرى أن أول وقف في الإسلام كان صدقة الرسول ﷺ التي تمثلت في أراضي خيريق اليهودي، الذي أعلن قبل معركة أحد أنه إذا أصيب فإن أمواله - وكانت سبعة بساتين بالمدينة - لـ محمد ﷺ يضعها حيث أراه الله وقتل خيريق في غزوة أحد، فأصبحت أمواله في عامته صدقات الرسول ﷺ فأوقفها <sup>(٢)</sup>.

#### ٢ - عهد الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين:

الرعيل الأول رضي الله عنهم هم أكثر ترسماً لخطوات الرسول ﷺ ومتابعة هديه. فقد حبس أبو

(١) الكبيسي: مصدر سابق. ٣٢-٣٠/١، ١٣٩٧هـ.

(٢) الشوكاني: نيل الأوطار. د - ت، ٢٢/٦.

بكر الصديق **رض** رياعا له بعكة المكرمة وأوقف عمر بن الخطاب **رض** الأرض التي أصاها بمحير كما تقدم. وأوقف عثمان بن عفان **رض** البغر التي اشتراها ووقفها للسقيا. وعلي بن أبي طالب **رض** بستانه على الفقراء والمساكين وفي سبيل الله وابن السبيل والقريب والبعيد في السلم وال الحرب. كما أوقف الزبير بن العوام **رض** دوره على بنيه لا تباع ولا تورث ولا توهب. كما أوقف معاذ بن جبل **رض** داره التي تسمى دار الأنصار. كما تبعهم سعد بن أبي وقاص وخالد بن الوليد وحابر بن عبد الله وعقبة بن عامر وعبد الله بن الزبير وأمهات المؤمنين **رض**.

وتواترت أوقاف الصحابة رضي الله عنهم، وسار على نهجهم المسلمون في كل زمان ومكان ينفقون أموالهم تقربا لله تعالى راجين رحمته وغفرانه والجنة.

### ٣ - عهد الأمورين:

لقد أمر الخليفة هشام بن عبد الملك بإنشاء إدارة للأوقاف بمصر، وكانت الأوقاف التي حصصت منفعتها للفقراء والمساكين آنذاك بأيدي واقفيها فتسلّمها منهم القاضي توبة بن نفر تولى الأشراف عليها. ثم تطورت إدارة الأوقاف حتى شلت الأراضي الزراعية والخوانب والبساتين مما أدى إلى اتساع نطاق الأحباس وجهات التصدق <sup>(١)</sup>.

### ٤ - عهد المماليك:

نتيجة لكثره الأوقاف والأحباس في العهد المملوكي اضطررت الدولة إلى إنشاء دواوين للأوقاف منها ديوان أحباس المساجد، ديوان الأوقاف الأهلية، ديوان أحباس الحرمين الشريفين وجهات البر الأخرى كما أنشأ الفاطميون ديوانا عاما للأوقاف بمصر <sup>(٢)</sup>.

### ٥ - عهد العثمانيين:

حين تولى العثمانيون الحكم في البلاد الإسلامية، اتسع نطاق الوقف فيها وذلك بسبب إقبال السلاطين، وولاة الأمور وأسرهم والمحسنين على الوقف ومن أجل تنظيم الأوقاف وضبط مصارفها، أقام العثمانيون إدارات خاصة بها، استمر العمل بها في معظم البلاد الإسلامية بعد الخسارة الدولة

(١) أبو زهرة: مجموعة محاضرات في الوقف. ١٩٧١، ٨.

(٢) أبو زهرة: مصدر سابق. ١٤، ١٩٧١.

## ٦ - الدولة السعودية:

بعدما أتم الله الحكم للملك عبد العزيز بن عبد الرحمن آل سعود - رحمه الله - وبعدما وحد الدولة وأقام حدود الله وشرعه على العباد، ومن أول ما أهتم به هو القضاء والاهتمام بالحرمين الشريفين والأوقاف وكان ذلك حين أصدر مرسوماً ملكياً كريماً في ١٢/٢٧/١٣٥٤هـ يربط إدارات الأوقاف وفروعها بمدير عام مقره مكة المكرمة. وتلي ذلك تنظيمات كثيرة كلها ترمي إلى الإصلاح من وضع الأوقاف في البلاد حتى تسمى الفائدة المشرودة<sup>(٢)</sup>.

ما تقدم أمثلة موجزة عن تطور الوقف عبر العصور الإسلامية منذ العهد النبوى المبارك وإلى العهد السعودى الميمون. وفيما يلى عرض لأثر الوقف على متطلبات حياة المسلمين.

### ثالثاً: الوقف وتنمية الحياة الاجتماعية في المجتمع المسلم:

لقد أسهم الوقف في المجتمعات الإسلامية في إثفاء كثير من أمور حيائهم الاجتماعية والدينية والتعليمية.

فقد أنشئت بأموال الواقفين مدارس ومعاهد متعددة مجانية بل وتعطى مخصصات ومساعدات لأسر المتعلمين فيها وخصوصاً تعليم القرآن الكريم والحديث الشريف وعلوم الشريعة والعلوم المساعدة وإقامة المستشفيات التي تعالج المرضى لوجه الله.

كما عني الواقفون بوقف الكتب للمكتبات العامة، والمكتبات المدرسية، وفي أروقة المساجد، التي أسهمت بمحظ وافر في نشر العلم وبث المعرفة المنشقة من الكتاب والسنة والعلوم الشرعية الأخرى بين مختلف طبقات أفراد الأمة كباراً وصغاراً وذكوراً وإناثاً وافدين ومقمين. واتسعت الحالات وتععددت حتى شملت الحالات التالية:-

(١) يكن: مصدر سابق. ١٣٨٨هـ، ١٨٥.

(٢) المنيف: دور آل سعود في وقف المخطوطات. حرم ١٤٢٠هـ - ١٠- ١١.

## ١ - المجال الديني:

ويتمثل ذلك حليا في إنشاء المساجد وتوسيتها وإضاعتها وفرشها والقائمين على نظافتها حتى أن هناك وقفا اسمه وقف الكناسين للمسجد النبوي الشريف ناظره اليوم الشيخ عبدالفتاح بن أسعد حجار.

والمسجد في الإسلام لها تاريخ عريق ومشرق وغيرها من المساجد من عهد الرسول ﷺ والخلفاء الراشدين من بعده ثم الدولة الأموية والعباسية والعثمانية حتى اليوم نرى الاهتمام بالحرم المكي والحرم المدني في عهد الدولة السعودية وما التوسيع الرائعة الأخيرة للحرمين إلا ذليل على اهتمام أولياء أمور المسلمين ببيوت الله في أرضه وخلقه.

ولو تبعينا التاريخ الإسلامي للمساجد لوجدنا أن أول مسجد بني في الإسلام هو مسجد قباء النبوي الشريف ثم مساجد الكوفة والبصرة والمسجد الأموي ومسجد القبروان وابن طولون وكثير جدا من أمصار العالم الإسلامي<sup>(١)</sup>.

## ٢ - المجال التعليمي:

### أ - الأربطة:

كانت في بدايتها تستعمل للجند لحراسة التغور في معظم الدول الإسلامية وتمرور الزمن ومع إقبال الناس على الرابطة، أضافت تلك الأربطة إلى وظيفتها الجهادية العسكرية وظيفة التدريس والتأليف من قبل العلماء والفقهاء المرابطين فيها، وقد حظيت باهتمام المسلمين فكثر الواقفون عليها.

وخلال القرن الثالث والرابع المجريين ازدهرت الأربطة بسبب ما وقف عليها أهل الخير من الإمداد. فقصدتها طلاب العلم من كل صوب لطلب العلم وما ساعد على ذلك وجود السكن والإعاشة.

ثم أخذ بعض العلماء والمشايخ والفقهاء يقيمون بها فوفد إليها من يتلقى عنهم العلم والفنون المختلفة بها. ولم تكن الرابط خاصة بالرجال بل للنساء ففي عام ٦٨٤ هـ، أنشئ رباط السيدة زينب

(١) الرفاعي: من رواي حضارتنا. ١٩٧٧م، ١٢٩.

في مصر <sup>(١)</sup>.

**ب - المخوانق:**

كلمة فارسية الأصل معنی البيت وتبنى على هيئة مسجد بدون مئذنة، يحيط بها عدد من الغرف، مخصصة لاستقبال الفقراء وعابري السبيل لإقامة لهم بها وقد رتب فيها العلماء والمشايخ دروساً في مختلف العلوم وخصوصاً القرآن والسنة والفقه الإسلامي.

**ج - الروايا:**

أصغر حجماً من المخانقاه وتقام على الطرق والأماكن الخالية أو في أحد زوايا المسجد وكان هناك من يقف عليها وعلى مرتاديها من الفقراء وعابري السبيل، ومحظوظ لها مدرس لتدريس القرآن الكريم والعلوم الشرعية المختلفة.

**ذ - الخلوة:**

سميت بذلك لأن المعلم يخلو بطلابه. وكان يدرس بها القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة وعلوم الشريعة المختلفة. ويكثر استخدامها في الدول الإسلامية في إفريقيا، وخاصة السودان الذي أنشئت فيها منذ القرن التاسع الهجري وما تزال قائمة حتى الآن <sup>(٢)</sup>.

**ه - الكتاتيب الموقوفة:**

الكتاتيب هي المؤسسة التي تعنى بتعليم المبتدئين من الصبيان. والقرآن الكريم والقراءة والكتابة ومبادئ علوم الدين. ولما كان تعليم الأولاد يعد أمراً شرعاً وواجباً دينياً تقع مسؤولية القيام به على عاتق الآباء.

تولى أولياء الأمور والمحسنون من المسلمين أمر إنشاء الكتاتيب والإنفاق عليها وشارك في هذا الفضل المعلمون الذين كانوا يقومون بمهمة التدريس احتساباً، وخاصة في العهد الأول للإسلام.

ثم انتشرت الكتاتيب العامة الموقوفة بعد ذلك عبر العصور حتى أصبح الكتاب في بلاد ما وراء النهر

(١) معروف: أصالة حضارتنا العربية. ٣٥١، م ١٩٧٥.

(٢) معروف: مصدر سابق. ٤٦٥، م ١٩٧٥.

يضم الأطفال اليتامى والفقرا و المساكين و كان كتاب الضحاك بن مزاحم عام ١٠٥ هـ يضم على أكثر من ثلاثة آلاف طفل. كما أصبحت بالشام كتاتيب موقوفة لتعليم أبناء المسلمين حول الجامع الأموي بدمشق. ثم تعاقب بعد ذلك انتشار الكتاتيب في مصر في عهد المماليل ثم الدولة العثمانية وخصوصاً الكتاتيب التي أقيمتها في مكة المكرمة والمدينة المنورة<sup>(١)</sup>، حتى جاء عهد الملك عبدالعزيز فضم الاستغاء عنها بالمدارس النظامية الجانحة.

#### و - المدارس الوقفية:

ظهرت المدارس نتيجة للنمو العلمي و مواكبة متطلبات العصر وبصفة عامة للوقوف أمام التيارات الفكرية والإلحادية والعقيدة المنحرفة.

والمدارس عبارة عن مؤسسات تعليمية مستقلة اختير للتدريس فيها العلماء الأكفاء وطلاباً متفرغون ووقفت لهم المصروفات والإعاشة والإنفاق فضلاً عن الدراسة والعلاج. ومن ضمن أشهر المدارس:

١ - المدرسة النظامية التي أسسها الوزير نظام الملك عام ٤٥٩ هـ في بغداد.

٢ - المدرسة النورية التي أسسها نور الدين زنكي بالشام<sup>(٢)</sup>.

كما انتشرت المدارس الموقوفة في مكة المكرمة والمدينة المنورة وتأتى الحديث عن المدارس الوقفية في المدينة المنورة في الفصل الثالث.

#### ٣ - المجال الثقافي (المكتبات):

المكتبات وسيلة لنشر الثقافة والعلوم المختلفة، وقد عرفت المكتبات عبر العصور بأسماء عديدة مثل: خزانة الكتب - بيت الحكمة - دار العلم - دار الكتب - دور الحكمة وبعضها كان في المساجد والمدارس والمستشفيات<sup>(٣)</sup>. فالمكتبات انتشرت في الأمصار المختلفة

(١) معروف: مصدر سابق. ٢٢١، ١٩٧٥.

(٢) رضا: أحكام الرقف. ٣٤، ١٣٥٧ هـ.

(٣) الحموي: معجم الأدباء. ٨، ١٩٠٨، ٤٦٧/٥.

وخصوصاً في العراق والشام ومصر.

#### ٤ - المجال الصحي (البيمارستانات)

كلمة فارسية معناها المستشفى وهي أماكن للعلاج ودراسة الطب للمسلمين. ولقد كانت خيمة الرسول ﷺ في غزوة أحد والخدنقي أول مكان لعلاج المصابين وكانت رفيدة ﷺ قائمة بخدمة المصابين ومن بينهم سعد بن معاذ ﷺ.

ثم توالى انتشار مثل هذه المستشفيات عبر العصور الإسلامية. من بداية عهد الوليد بن عبد الملك عام ٥٨٨هـ حتى عصرنا الحاضر <sup>(١)</sup>.

#### ٥ - المجال الاجتماعي:

قد نشط الوقف في الإسلام حتى سد حاجة المجتمع الاجتماعية التي تحتاج إليها مختلف فئات المجتمع ومن هذه:

أ - وقف لختان الأولاد اليتامي.

ب - وقف لرعاية الغرباء.

ج - الأوقاف لتزويع الفقيرات والمكتوفين والمعززين.

د - وقف للقرض بدون فائدة.

هـ - وقف السبل والآبار.

فالوقف في الإسلام أسهم في تقديم الخدمات التي تحتاجها المجتمعات الإسلامية وقد اجتهد المسلمون في تلمس الاحتياجات وسد الثغرات في الحياة الاجتماعية في المجتمعات المسلمة.

الوقف في الإسلام مكانة في التنمية والتطوير، كما يمتاز بالشمولية والحكمة والتوازن. فالإسلام وضع أصولاً وقواعد رئيسية لتنظيم الحياة الاقتصادية بين الأفراد والجماعات، وهي أصول تقوم على العدل والبعد عن المخادعة وأكل أموال الناس بالباطل خلافاً للمفهوم عند غير المسلمين.

(١) معروف: مصدر سابق. ١٩٧٥، ٢٤٣.

ويمكن تلخيص أهل آثار الوقف فيما يلي:

١ - الإسهام في حفظ الأصول الخبسة من الاندثار.

٢ - حفظ أجزاء من أعيان الأموال لنفع الأجيال القادمة.

٣ - نفع المستحقين بإعانتهم على تلبية حاجاتهم.

وخلال الفصل أن الوقف منهج متكامل دينياً وتعليمياً واجتماعياً واقتصادياً انفرد الإسلام بتشريعه والحدث عليه لذا بحمد معظم الأوقاف الخيرية اهتمت بتعليم الإنسان المسلم من خلال دور العلم عبر القرون.

وفي الفصل التالي سوف تخصص الحديث عن المدارس الوقفية في المدينة النبوية.

## الفصل الثالث

### المدارس الوقفية في المدينة المنورة

في هذا الفصل قام الباحث بمراجعة المصادر القديمة والمراجع الحديثة لكي يجد ما يسد موضوع البحث، غير أن المراجع القديمة لم يكن فيها ما يسد الغليل. لأن المراجع جميعها لا تذكر سوى طرف من تاريخ المدارس، لعل ما وصل إليه الباحث يتحقق الهدف من البحث.

كما قام الباحث بوصف ما وصل إليه من المعلومات عن المدارس الوقفية منذ القرن السادس المجري وحتى ما قبل عام ١٢٣١ هـ.

وجميع هذه المدارس اندثرت إما بالضم، أو التحويل، أو بوفاة صاحبها، أو انتقال الملك من دولة إلى دولة أخرى، لأن هذه الفترة من بداية العهد المملوكي إلى نهاية حكم الأشرف بالمدينة المنورة وبعض ما بقي منها الآن تحول إلى مدارس لتحفيظ القرآن الكريم بالسمى نفسها تحت إشراف الجمعية الخيرية لتحفيظ القرآن الكريم بالمدينة المنورة، أو رياض لسكنى المساكين.

وقد يتعدى تاريخ محمد للمدارس الوقفية بالمدينة المنورة، غير أن أول من أشار إلى ذلك من المؤرخين – حسب علمنا – هو المؤرخ محمد بن أحمد المطري المتوفى عام ٧٤١ هـ، حي أورد اسم المدرسة اليازكوجية والشهابية<sup>(١)</sup>، كما ذكرها أيضاً زين الدين أبي بكر المراغي (٧٢٨-٨١٦ هـ) نفس المدرستين في تاريخه<sup>(٢)</sup>.

ثم أضاف عبد الله بن محمد فرحون المالكي في كتابه عن تاريخ المدينة المنورة (٦٢٣-٧٦٩ هـ) المدارس التي كانت في أثناء إقامته بالمدينة المنورة وهي: المدرسة الشهابية، المدرسة الأزركوجية، المدرسة الشيرازية، المدرسة الاركوجية<sup>(٣)</sup>.

كما أضاف السيد السمهودي (٨٤٤-٩٦١ هـ) في تاريخه عن المدينة المنورة المدارس التالية:

(١) المطري: التعريف بما أنسى المجرة. ٣٩، هـ ١٣٧٤.

(٢) المراغي: تحقيق النصرة. ٤٢ هـ ١٣٧٤ و ٧٧.

(٣) ابن فرحون: تاريخ المدينة المنور. ١٤١٧ هـ، ٤٤، ٨٠، ١١٨، ١٥٦.

المدرسة الجوبانية، الكبرجية، الباسطية، الزمنية، الأشرفية، والزهرية<sup>(١)</sup>. وزاد السعحاوي في التحفة اللطيفة على ماذكره السمهودي المدرسة السنحارية والشهابية.

وأخذت المدارس الوقفية تنتشر في المدينة المنورة في العهد العثماني حيث ذكر علي بن موسى في رسالته عام ١٣٠٣هـ، أن بالمدينة المنورة عشرة مدارس وأن شهراً المدرسة الخمودية<sup>(٢)</sup>، كما ذكر إبراهيم رفعت باشا إن عدد المدارس عام ١٣١٨هـ، وصل إلى سبع عشرة مدرسة ذكر منها إثنى عشرة مدرسة في عرضه للمكتبات في المدينة المنورة<sup>(٣)</sup>.

أما عن سبب مسميات المدارس فتنتسب إلى أربعة أقسام:

١ - إما أنت تحمل اسمها يدل على صفة مثل (النظمية).

٢ - وإما أن تحمل اسم منشئ المدرسة مثل (الصادلي).

٣ - وإما أن تحمل اسم المدرس في منزله مثل (مدرسة الشيخ البسطي).

٤ - وإما أن تحمل اسم جنسية مثل (الكشميرية).

٥ - وإما بسبب ما مثل (الشفاء) (انظر ص ٣٧).

وفيما يلي عرض للمدارس الوقفية حسب اسم المدرسة ومؤسسها وتاريخ تأسيسها وموقعها ووصف لها حسب المتوفر في المصادر والمراجع.

### المدارس الوقفية في القرن السادس الهجري

ذكر المقريزي (٧٦٦-٨٤٥هـ) بأن المدارس لم تعرف في بلاد المسلمين قبل سنة أربعين سنة للهجرة<sup>(٤)</sup>. ربما يعني المرفق الوقف ي المهيأ أصلاً لتدريس العلوم الشرعية وغيرها من العلوم.

إن الحركة العلمية والتعليمية في العالم الإسلامي في الفترة التي هاجم فيها المغول والتنار عليها،

(١) السمهودي: خلاصة الوفاء، ١٣٦٧هـ، ٢٤٣-٢٤٨.

(٢) موسى: رسائل في تاريخ المدينة المنورة، ١٣٩٢هـ، ٥٢٠.

(٣) رفعت: مرآة الحرمين، ١٩٢٥م، ٤٢٣/١.

(٤) المقريزي: الموعظ والاعتبار، د - ت، ٣٦٣/٢.

ظللت في حالة ركود وجمود. غير أن الله تبارك وتعالى تداركها بعونه ورحمته ولطفه فبدأت تنمو فيها الجهدود حتى عادت الحركة العلمية والتعليمية إليها مرة أخرى. ولقد حظيت المدينة المنورة دار هجرة المصطفى ﷺ بالشيء الكثير والله الحمد فمن أعظم العلماء والأئمّة من المسلمين الذين استقرّوا فيها وقاموا بحركة التعليم والتعلم وذلك بإقامة المدارس والأربطة الوقفية. فأصبحت مهوى قلوب كثير من العلماء وطلاب العلم وكتب التاريخ والترجمة تشهد على ذلك والمدرسة في تلك العصور عبارة عن مكان للدرس وطلب العلم وسكنى للعلماء وطلاب العلم والمعترين والوافدين إما للزيارة أو المعاورة.

لقد ذكر النعيمي<sup>(١)</sup> أن هناك مدرسة بناها فجر الدين عثمان بن الزنجيلي في مكة المشرفة، وله رباط بالمدينة المنورة على ساكنها أفضل الصلاة والسلام. وكان ذلك في عام ٥٧٧هـ، ولعل هذا الرباط أول مدرسة في المدينة المنورة.

### المدارس الوقفية في القرن السابع الهجري

ومن المدارس التي أنشئت في المدينة النبوية المباركة في هذا القرن حسب ما وصل إلى علم الباحث من خلال المراجع والمصادر فهي كما يلي:-

#### ١ - المدرسة الشيرازية:-

من الشيوخ المعمرين في المدرسة الشيرازية إبراهيم العريان الرومي رحمة الله، وهو المؤسس الثاني وكان أصله من الروم. فأقام بالمدينة فوق خمسين سنة على طريقة حسنة مستقراً في المدرسة الشيرازية له آثار حسنة أكثرها في المدرسة الشيرازية ولو لا لسقوط طبقها. أقام فيها تلك الأساطين حتى حملت السقف و الرواشرين وكانت المدرسة محترمة لا يدخلها إلا الأخيار من الناس. اشتري خلا وأوقفه عليها وأجتهد في عمارتها بنفسه وماله توفي سنة ٧٣٠هـ. ثم خلفه الشيخ سليمان الونشريسي من أصحاب ابن فرحون<sup>(٢)</sup>.

(١) النعيمي: الدارس في تاريخ المدارس، ١٤١٠هـ، ٤٠٤/١.

(٢) ابن فرحون: مصدر سابق، ١٤١٧هـ، ١١٨.

## ٢ - المدرسة اليازكوجية (الخفية):-

مؤسسها يازكوج أحد أمراء الشام وعمل له فيها مشهداً دفن فيها بعد وفاته، تقع أمام باب النساء في الجهة الشرقية للمسجد النبوي في مكان دار أبي بكر الصديق رض كما تعرف بدار ربطه بنت أبي العباس أو زاوية السمان، وهي الآن داخلة ضمن التوسعة الجديدة للمسجد النبوي الشريف <sup>(١)</sup>.

## ٣ - المدرسة الشهابية:-

مؤسسها الملك المظفر شهاب الدين غازي الأيوبي، في مكان دار أبي أبوب الأنصاري رض. وبنىت لجميع مذاهب الأئمة الأربعة كما أوقف عليها الأوقاف الكثيرة في الشام ولها في المدينة وقف من التخليل. وللمدرسة قاعتان وفيها كتب نفيسة، وبعد تولي ظهير الدين مختار مشيخة المسجد النبوي، أدخل الرعب في قلوب الشرفاء والأمراء واستخلص من أيديهم أوقافاً منها دار المدرسة الشهابية ومن الذين أوقفوا كتبهم عليها إبراهيم بن رجب الكلابي.

ومن الذين أقاموا بها الشيخ عبدالله بن عبد الملك المرجاني صاحب كتاب: بحث التفوس والأسرار في تاريخ دار هجرة المختار. وكذلك الشيخ علي بن الحسن الواسطي والشيخ أبو الريبع سليمان العماري، والشيخ محمد بن محمد الحيدري، والشيخ أبو عبدالله القصر والشيخ أبو عبدالله محمد بن سالم الحضرمي.

ومن درسوا بها محمد والد عبدالله فرحون <sup>(٢)</sup>، وأما عبدالله ابن فرحون فكان مدرساً هما برسوم السلطان الملك الناصر محمد بن قلاوون، ومن الذين أقاموا في المدرسة ودرسوا بها محمد بن أحمد الجيد، قدم من اليمن مهاجراً سنة ٩٥١هـ، وكان صوفياً فقام بها الذكر وتربية المربيدين وسمى بالراوية الجندية <sup>(٣)</sup>.

## ٤ - المدرسة الأركوجية:-

مدرسة ذكرت في تاريخ ابن فرحون الذي عاش بين ٦٩٣-٧٦٩هـ وقد درس فيها القاضي فخر

(١) المطري: مصدر سابق. ٤١-١٣٧٤هـ.

(٢) ابن فرحون: مصدر سابق. ٤٩-١٤١٧هـ.

(٣) الأنصاري: تحفة الحسين. د-ت، ١٥٨-١٥٩.

الدين السنحاري أبو بكر توفي رحمة الله سنة ٧٣٩هـ، فكان يدرس فيها على المذهب الحنفي. كما تولى التدريس على المذهب الحنفي بما شمس الدين محمد فخر الدين السنحاري وتوفي سنة ٧٥١هـ<sup>(١)</sup>.

#### ٥ - المدرسة الأزكجية:-

يقول ابن فرحون أدركت من الشيوخ الكبار عليا بن الحسن الواسطي كان من الأولياء ملازما للصوم، وكان إذا جاء المدينة المنورة سكن إحدى المدرستين إما الشهابية أو الأزكجية وبخدمته جمال الدين المطري وتوفي الواسطي سنة ٧٣٠هـ<sup>(٢)</sup>.

### المدارس الواقعية في القرن الثامن الهجري

شهدت المدينة المنورة في هذا القرن إنشاء مدارس عديدة حول المسجد النبوي الشريف ومن هذه المدارس:-

#### ١ - المدرسة الجوبانية:-

مؤسسها جوبان أتابك العساكر عام ٧٢٤هـ، في جهة الحصن العتيق عند باب الرحمة. وقد وصفت بان ليس في المدينة المنورة مدرسة ولا رباط ولا دار أحسن بناء وأتقن وأمكן، وأحسن منها مع شرف الجوار وقرب الديار وقرب الجدار بالجدار ولو صرف من أوقافها العشار، لما وجدت أعمق منها، ولا أفخر ولا أشهر في جميع مدارس الأقطار<sup>(٣)</sup>.

#### ٢ - المدرسة الغياثية:-

مؤسسها الملك المنصور غيث الدين، ابن المظفر أعظم شاه، صاحب بناحية من بلاد الهند، كان ملكا حليلا له حظ من العلم والخير. أنشأ مدرستين في مكة المكرمة والمدينة المنورة والمدرسة التي بنيت في المدينة المنورة بالقرب من باب الرحمة أحد أبواب المسجد النبوي الشريف وعين لها مدرسين وجعل

(١) ابن فرحون: مصدر سابق. ١٤١٧هـ ١٥٦.

(٢) ابن فرحون: مصدر سابق. ١٤١٧هـ ٨٠.

(٣) السمهودي: وفاء الوفاء. ٤١٤٠هـ ٧٠٢/١.

لها وقف توفي عام ١٤١٤هـ<sup>(١)</sup>.

### المدارس الوقفية في القرن التاسع الهجري

بدأ غور وزيادة عدد المدارس الجديدة في الوقت الذي عاش فيه السخاوي في المدينة المنورة فمن المدارس إضافة لما سبق:-

#### ١ - المدرسة الكليرجية:-

مؤسسها السلطان شهاب الدين أحمد، سلطان كليرجة عام ٨٣٨هـ، بالقرب من باب الرحمة غرب المسجد النبوي الشريف وهو موضع بيت عاتكة بنت يزيد بن معاوية<sup>(٢)</sup>.

#### ٢ - المدرسة الباسطية:-

مؤسسها القاضي عبد الباسط، سنة بضع وأربعين وثمانمائة من المحرقة، في موضع دار أويس، بالقرب من المدرسة المعروفة بالحصن العتيق من الناحية الشرقية من المسجد النبوي الشريف<sup>(٣)</sup>.

#### ٣ - المدرسة الزمنية:-

كانت دار أبي مطبع واشتراها وكيل الخواجا ابن الزمن، تقع في غرب المدرسة الباسطية<sup>(٤)</sup>.

#### ٤ - المدرسة الأشرفية أو (الحصن العتيق):-

مؤسسها السلطان الأشرف فايبياي سلطان المماليك عام ٨٨٨هـ، وتقع بين باب السلام وباب الرحمة من الجهة الغربية للمسجد النبوي الشريف وقد أوقف عليها الكتب المتنوعة، كما أوقف عليها الأوقاف، وخصص لطلابها مخصصات مالية<sup>(٥)</sup>.

(١) السخاوي: مصدر سابق ١٣٩٩هـ، ٣٣٣/١.

(٢) السمهودي: مصدر سابق، ١٤٠٤هـ، ٧٢٦/٢ / السخاوي، مصدر سابق، ٦٤/١.

(٣) السمهودي: مصدر سابق، ١٤٠٤هـ، ٧٢٢/٢.

(٤) السمهودي: مصدر سابق، ١٤٠٤هـ، ٧٢٣/٢.

(٥) السمهودي: مصدر سابق، ١٤٠٤هـ، ٦٤٣/٢.

## ٥ - المدرسة الرستمية:-

مؤسسها رستم ياشا بن الوزير قاسم ياشا سنة ٨٨٠هـ، وحدث أن اختلف المحققون في تاريخ إنشائها غير أن الباحث يميل إلى أنها أسست في القرن التاسع الهجري حيث أن ترجمة رستم ياشا قد توفي عام ٨٨٠هـ، يقع مبني المدرسة في وسط حارة الأغوات أمام الفسحة التي تتوسط الطريق بين المسجد النبوي والبياع. وهي من طابق واحد وتتكون من فناء مستطيل يحيط به ما يقارب من عشرين غرفة، وقد ذكر اسمها في سجل عام ٩٦٨هـ عند تحديد أحد المواقع في حارة الأغوات <sup>(١)</sup>.

## المدارس الوقفية في القرن العاشر الهجري

### ١ - المدرسة المزهورية:-

مؤسسها الرزيني كاتب السر، وهي كائنة في دار العشرة في الجهة الجنوبية من المسجد النبوي الشريف نزلها السحاوي عام ٩٠٢هـ <sup>(٢)</sup>.

## المدارس الوقفية في القرن الحادى عشر

### ١ - مدرسة قرة باش:-

أنشئت عام ١٠٣١هـ، في حارة ذروان في الجهة الجنوبية للمسجد النبوي الشريف في زقاق غير نافذ سمي باسمها، ومؤسسها القاضي الذي عينته الدولة العثمانية في مكة المكرمة، وتتكون من عشرين غرفة من طابقين في وسطها فناء فيه نافورة وبعض النباتات وتتسع لخمسة وعشرين شخصا، ومن الذين سكروا ودرسوا بها الحاج محمد الأرنودي حين قدم إلى المدينة المنورة بمحاوراها سنة ١١٠٨هـ <sup>(٣)</sup>.

(١) الحصين: دور الوقف. ٧٢، ١٤١٧هـ.

(٢) السحاوي: مصدر سابق. ٦٤ / ١، ١٣٩٩هـ.

(٣) الأنصاري: مصدر سابق. ٧١ / بدر: التاريخ الشامل للمدينة المنورة، ١٤١٤هـ، ٣/٩٢.

## ٢ - مدرسة الخياري:-

يظهر أن هذه المدرسة من ضمن مدارس العلماء، لأن عبد الرحمن بن علي بن موسى الخياري كان يدرس بها، كما أنه أبي عبد الرحمن توفي بالمدينة ١٠٣٧-١٠٨٣ هـ. وكان للمدرسة مخصصات تأتيها من مصر <sup>(١)</sup>.

## ٣ - مدرسة محمد أغا (دار السعادة):-

مؤسسها محمد أغا وهي من المدارس الوقفية التي أنشئت لا حتياجات طلاب العلم بالمدينة المنورة ولولى التدريس بها الشيخ يوسف أفندي بعد وفاة صهره فيض الله أفندي الرومي، ولم تزل في أولاده إلى أن أنتزعها منهم بالفرمان السلطاني السيد حعفر البرزنجي متحجاً بأنها كانت لوالده السيد حسن بروزنجي <sup>(٢)</sup>، والله أعلم.

## المدارس الوقفية في القرن الثاني عشر

### ١ - مدرسة الشفاء:-

أسسها شيخ الإسلام فيض الله الهندي عام ١١٢ هـ وسبب تسميتها بالشفاء لأنه رحمة الله عندما زار المدينة المنورة وعاد إلى بلده مرضًا شديداً ونذر إن شافاه الله أن يمؤسس مدرسة في المدينة المنورة وبفضل الله تعالى شفى وبعد ذلك أرسل الأموال الالزامية لإنشائها في حارة (الشونة) ذروان. وتضم المدرسة إحدى وعشرين غرفة واحدة للناظر، وأخرى للمكتبة وثلاثة لحافظ الكتب (أمين المكتبة)، ورابعة للمدرسين، وخامسة للتدريس، وست عشرة غرفة لإقامة الطلاب بالإضافة إلى مسجد ومطبخ <sup>(٣)</sup>.

### ٢ - مدرسة الصاقرلي:-

أسسها السيد أحمد إبراهيم الصاقرلي الشهير بالخطاط أحد تجار الروم عام ١٢٥ هـ، ملاصقة

(١) الخـيـ: خلاصـةـ الأثـرـ. ٢٥/١، ١٣٨٤ـهـ.

(٢) الأنصاريـ: مصدرـ سابقـ. دـتـ، ٣٠١ـ.

(٣) طاشـكـديـ: المـكتـبـاتـ العـامـةـ بـالـمـدـيـنـةـ الـمـنـورـةـ. ١٤٠١ـهـ، ٧ـ٥ـ.

للسور السلطاني في شمال المسجد النبوى الشريف بالقرب من دار الضيافة. أبناع الواقع جملة عقارات وبيوت وجعلها في مين واحد تكون من خمسة عشرة خلوة خصص منها واحدة للمدرس، وأخرى لحفظ الكتب المرقوفة وثلاثة للمهمات، ورابعة للبراب، والخامسة للملازم، والعشر الباقية لكل الطالب يضاف إلى ذلك مجلس للتدريس وثلاثة مجالس في الطابق العلوي وستة دكاكين وبئر وبركة وحنفيه وحمام وسيل ماء عند باب المدرسة، وأوقف عدة عقارات منها: حوش عميرة، وحوش بابين، والمرعنة المعروفة بزمزم، ودار كائنة في الساحة، وكانت وفاته سنة ١١٣٢هـ، ولم تكن له ذرية. وألت هذه المدرسة إلى محمد طوله زادة وصار مدرسها<sup>(١)</sup>.

### ٣ - مدرسة كيرلي (أو المدرسة الجديدة):

أسسها أحمد أفندي كيرلي عام ١١٥٠هـ، بالقرب من باب السلام، وهو أحد الميسورين في آسيا الوسطى وشرف على البناء موسى الطرنوي، ومن درس بها أحمد أفندي الكركوكسي ومحمد المسعودي.

### ٤ - مدرسة دار الحديث (بشير أغا):

أنشئت هذه المدرسة في عهد الخلافة العثمانية من قبل أحد المحسنين لا يعرف من هو ولا منى أست، وكان معظم المنشئين لما تأسس هذه المدارس من أصحاب السلطة من السلاطين العثمانيين أو من الوزراء أو من كبار موظفي الدولة أو من الأثرياء، وكان يطلق عليها في ذلك الوقت اسم (دار الحديث) وقد جدد بناءها وأحياناً السيد بشير أغا رحمة الله.

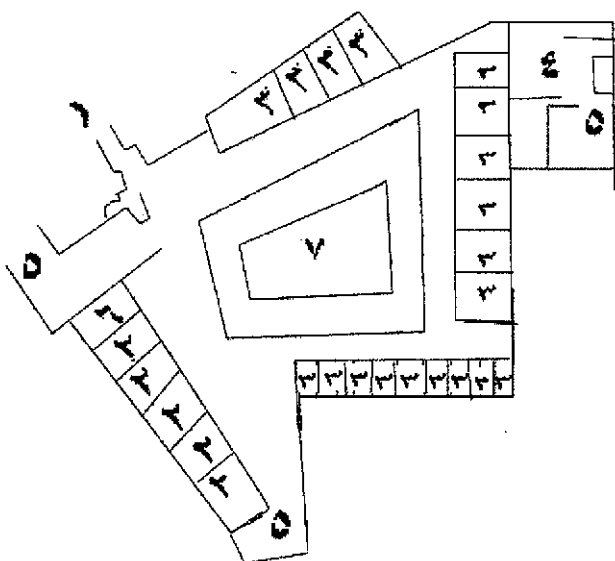
وتصدر بذلك صك بالموافقة على نظارة المدرسة. وكان الوقف بجوار باب السلام ملاصقاً بدار الحرم النبوى الشريف من الجهة القبلية، وبقيت في هذا الموقع منذ عهد الخلافة العثمانية حتى عهد الملك سعود بن عبدالعزيز آل سعود رحمة الله، ثم أزيل هذا الموقع عندما بدأت التوسعة السعودية الأولى للمسجد النبوى الشريف في عام ١٣٧٠هـ، وتم بناء البديل بشراء قطعة أرض كبيرة في منطقة بضاعة، ويبعد الموقع الجديد عن المسجد النبوى الشريف حوالي خمسين متر. وهو يتكون من طابقين وهو على شكل حدوة الفرس تقريباً وتتوسطه ساحة واسعة وفيه ثلاثون غرفة، وجناح آخر من

(١) الأنباري: مصدر سابق. ٣٢٧-٣٢٨.

طابقين خاص بمكتبة المدرسة، إضافة إلى عماراتين بالبناء المسلح، وثمانية دكاكين، والمدرسة كانت تختص المهاجرين من ديار الروم، وعندما حدد بشير أغا هذه المدرسة أوقف ما يملكه من عقار حوار بباب السلام لهذه المدرسة حسبة الله وطلباً لمرضاته وخدمة لطلبة العلم من ديار الروم المجاورين. وشرط لهنّة التدريس لمن أصله من تلك الديار، وخصص هذه المدرسة لتدريس العلوم الشرعية وفق جدول محمد بخيث تدرس علوم الحديث النبوى خمسة أيام من كل أسبوع ويوم للتفسير ويوم لأصول الفقه. كما وضع لها نظاماً دقيقاً ورتب لها أوقافاً من ممتلكاته ويساتينه بالشام وتركيا والتي كانت تأتي غالباً من أمناء الصرة (أمين الصندوق)، كل عام مع الحمل وذلك لتأمين حاجة الطلاب والمعلمين والموظفين<sup>(١)</sup>.

## ٥ - المدرسة الحميديّة:

مؤسسها السلطان عبد الحميد الأول، في عهده ما بين عامي ١١٨٧-١٢٠٣هـ، تقع في آخر حلوة الساحة من جهة المسجد النبوى الشريف أمام زقاق كومة حشيفة عند حارة الخزازة. يتكون المبنى من فناء فيه شجر وبه عشرين غرفة وللمدرسة مدخلان أحدهما هو للرئيس يقع تحت السقيفه التي على طريق الساحة، والآخر يقع على طريق فرعى وليس للمدرسة واجهة على هذين الطريقين<sup>(٢)</sup>.



شكل رقم (١)  
المدرسة الحميديّة

|             |   |
|-------------|---|
| المدخل      | ١ |
| متاجر       | ٢ |
| غرف الطلبة  | ٣ |
| سكن الناظر  | ٤ |
| دورات مياه  | ٥ |
| غرفة الحراس | ٦ |
| حديقة       | ٧ |

(١) كاظم: مدرسة بشير أغا، ١٤١٨هـ.

(٢) بدر: مصدر سابق، ١٤١٤هـ، ٩٥.

## المدرسة الوقفية في القرن الثالث عشر

### ١ - المدرسة الخمودية:

هي استمرار للمدرسة الأشرفية التي أسسها الأشرف فايتمي عام ٨٨٨هـ، ثم جدد بنائتها السلطان محمود أضاف لها رباطاً ومبني بجوارها خاصاً للناظرين، وتقع المدرسة ملاصقة للمسجد التبوي الشريف بجوار باب السلام. وصفها علي بن موسى أنها من أعظم مدارس المدينة المنورة. وتتكون هذه المدرسة من نحو أربعين غرفة. إضافة إلى سكن المدرس وحديقة صغيرة في فناء المدرسة. وقد أوقف على المدرسة العديد من الأوقاف منها منزل بجوش التاجوري العائد لحمد بن مصطفى، كما جعل مختصراً لمدرس المدرسة مقداره عشر غلة الرقف<sup>(١)</sup>.

### ٢ - مدرسة كيلي ناظري:

أسسها مصطفى أغاخيلي ناظري عام ١٢٥٤هـ، ويكون المبني من ثلاثة أدوار يضم أربعة وعشرين غرفة إحداها سكن للناظر، وأخرى للمدرس وثالثة للمكتبة والباقي لإقامة طلاب العلم واشترط الراقي أن يكونوا من الأحناف، وفيها مسجد يستخدم مقراً للدراسة ومطبخ<sup>(٢)</sup>.

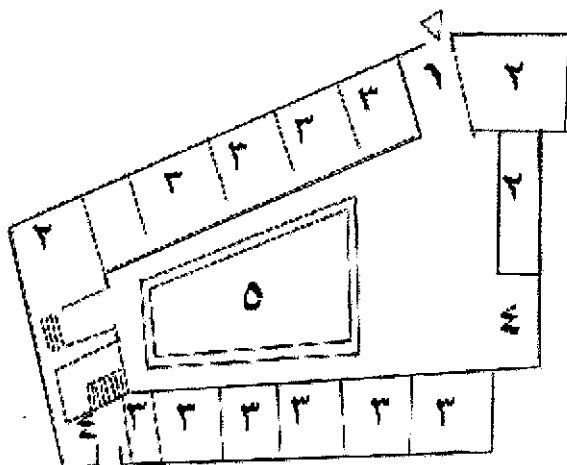
### ٣ - مدرسة حسين أغاخ:

أسس هذه المدرسة ناظر التكية المصرية حسين أغاخ كوزل أغاخ عام ١٢٧٣هـ، وتقع المدرسة في الجزء الجنوبي من حارة الأغوات على طريق غير نافذ ينتهي بفسحة أمام المدرسة، ويقفر من الطريق المارين المدرسة الرسمية ومنهل العين الزرقاء متوجهها جنوباً، ويكون المبني من دورين مشتملاً على عشرين غرفة وبها فناء داخلي وقاعدان كبيران عند المدخل الذي يقع في زاوية المبني الشمالي الشرقي

(١) موسى: مصدر سابق. ٥٢-٥٣هـ.

(٢) طاشكendi: مصدر سابق. ٤١هـ.

إضافة إلى المرافق المختلفة في الناحية الغربية منه. وكان يدرس بها أحمد أفندي البوزغاني<sup>(١)</sup>.



| شكل رقم (٢)<br>مدرسة حسين أغا |   |
|-------------------------------|---|
| الداخل                        | ١ |
| أبواب                         | ٢ |
| غرف الطلبة                    | ٣ |
| دورات مياه                    | ٤ |
| الفناء                        | ٥ |

#### ٤ - الاحسانية:

أسسها مصطفى بن محمد بن عبد الرسول بن سلمان عبدالرحمن عام ١٢٧٥هـ. وتقع في آخر حارة الأغوات من جهة البقيع مقابل رباط ياقوت المارداني. ويتكون مبني المدرسة من دورين يتوسط فناء تحيط به الغرف من جميع الجهات عند الجانب الشرقي وقد أوقف المؤسس سبع دور وخمسة عشر دكاناً على المدرسة<sup>(٢)</sup>.

#### ٥ - المدرسة الباركوجية:

مؤسسها هو باركوج التركي أحد أمراء الشام في دار ربيطة قبيل نهاية القرن الثالث عشر لأن البرزنجي عاش مابين ١٣١٧-١٢٥٠هـ، وأوقفها على أهل المذهب الحنفي، لم تستمر طويلاً حتى تحولت إلى زاوية الشيخ عبدالقادر الجيلاني، ثم عرفت بعد ذلك بزاوية السمان (على الطريقة القادرية)<sup>(٣)</sup>.

(١) بدر: مصدر سابق. ٩٨، ١٤١٤هـ.

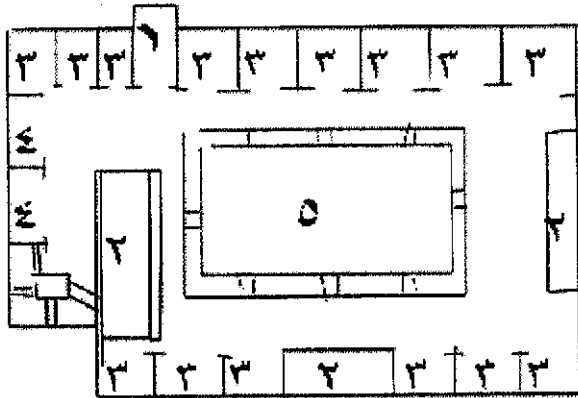
(٢) طاشكيني: مصدر سابق، ١٤١٧هـ، ٨٣ / سجل المدينة المنورة، ص ٧٧، بتاريخ ٢٦/٥/١٣٠٥هـ.

(٣) البرزنجي: نزهة الناظرين، د-ت، ٩٠.

## المدارس الواقفية في القرن الرابع عشر حتى ما قبل عام ١٣٤٠

### ١ - المدرسة الكشميرية:

أوقفها الوزير لعل الدين بن عبدالله صاحب البنجاشي بن عبدالله عام ١٣٠١هـ. وتقع في حارة ذروان على امتداد سقيفة الرصاص من جهة الشرق. وقد أوقفها لتكون مدرسة لقراءة وتعليم العلوم النقلية والعقلية التي يسوع الشرع الشريف الاشتغال بها من سائر الفتنون، وأطلق عليها المدرسة العلية الجھونیة المدنیة. واشترط أن يكون الطلاب من أهل جھون وكشمير من سكان المدينة غير المتزوجين. وت تكون المدرسة من ثلاثة طوابق. وتشتمل على ستة وعشرين غرفة، وحمامين ومطبخ وبستين وحفنيتين<sup>(١)</sup>.



| شكل رقم (٣)<br>المدرسة الكشميرية |   |
|----------------------------------|---|
| المداخل                          | ١ |
| غرف الدرس                        | ٢ |
| غرف الطلبة                       | ٣ |
| دورات مياه                       | ٤ |
| الفناء                           | ٥ |

### ٢ - المدرسة القازلية (القازانية):

أسسها عبدالستار بن حابر القازاني عام ١٣١١هـ، في زاقع حضر، ويكون المبنى من طابقين يحدهما ستة وثلاثون غرفة ومكتبة ولها بيت موقوفة على المدرسة مخصصة لسكن الشيخ والمدرس والإمام والناظر، كما تسع لعشرين طالبا، وهي موقوفة على التتر من جهة القوقاز ثم تحولت إلى رياط<sup>(٢)</sup>.

(١) الحصين: مصدر سابق، ١٤١٧هـ، ٨٣ / سجل المدينة المنورة، ص ٧٧، بتاريخ ٢٦/٥/١٣٥٥هـ.

(٢) رزقان: الحج قبل مائة سنة، ١٤١٣، ٢٠٠.

### ٣ - المدرسة العرفانية:

أسسها محمد عارف بن مصطفى تقادى المدرس في مدرسة بشير أغا عام ١٣١٤هـ. وتتكون المدرسة من اثنى عشرة غرفة في الطابق الأرضي. أضاف إليها الناظر عمر عادل التركى خمس غرف في الطابق العلوي. وفيها مكتبة، وها أوقاف تكون من سبعة عشر دكاناً وسبعة دور وقطعة أرض، ولقد رجعت إلى صك الوقفية مع الأستاذ أحمد بن الحسين لبان أحد طلاب المدرسة<sup>(١)</sup>، وقد أوقفها على طلاب الأناضول وقازان من غير المتزوجين.



| شكل رقم (٤)<br>المدرسة العرفانية<br>تصميم أ/ أحمد حسين لبان |   |
|-------------------------------------------------------------|---|
| غرف الطلبة                                                  | ١ |
| فناء ومكان لل موضوع                                         | ٢ |
| الدخل                                                       | ٣ |
| مكان التدريس                                                | ٤ |
| منزل                                                        | ٥ |
| حمامات                                                      | ٦ |
| مروش                                                        | ٧ |
| سلم                                                         | ٨ |

### ٤ - المدرسة الخاصة<sup>(١)</sup>:

أسستها امرأة تسمى خاسكي سلطان عام ١٣١٤هـ، على حافة مجرى وادى أبي جيدة مقابل

الصك رقم ٢٠١، صفة ١٠٥، جلد ١، تاريخ ٢٥/٣/١٣١٥هـ.

١ لفظ كان والدي - رحمة الله - يعمل في نفس المبنى حين تحول إلى دائرة الأماراة والمالية لمنطقة المدينة المنورة وكانت أذهب إليها ماشياً من حارة الساحة فالملاحة ثم مسجد الغمامه حتى أصل إليها. في موقعها الآن شركة الاتصالات السعودية في المدينة المنورة.

بيوت الترجمان في شارع العبرية، وتتكون من طابقين وها أربعين غرفة مختلفة الحجم وهما مسجد يسمى (مسجد بلال رض)<sup>(١)</sup>.

#### ٥ - المدرسة النظامية<sup>(٢)</sup>:

أسسها محمد عبدالباقي المكتوي عام ١٣٢٤هـ في حوش فواز، وأغلقت بعد وفاته عام ١٣٦٤هـ<sup>(٣)</sup>.

#### ٦ - مدرسة آمان الله خوجة:

أسسها آمان الله خوجة البخاري عام ١٣٢٤هـ، خارج باب الحميدى، تكون المدرسة من طابقين يحتوى الأرضي على أربعة دكاكين وحجرة كبيرة وست حجر ومنور، في وسطها بئر وحمام ودرج، والدور الأول.

يتكون من غرفتين كبيرتين على الواجهة يسمى في ذلك الوقت (دقسي) وخمس حجرات. وقد اشترط الواقف أن الذي يسكنها هم من طلاب العلم الصالحة من يعتقد مذهب أبي حنيفة من أهل المدينة والجهازون بها غير المتزوجين<sup>(٤)</sup>.

#### ٧ - مدرسة نور الدين ثنكمائى:

أوقفها نور الدين ثنكمائى عام ١٣٣١هـ بسقية شيعي، والمدرسة خصصت لطلبة العلوم من أهالى بلدة ثنكمائى وإذا لم يوجد منهم أحد فمن أهالى ما وراء النهر وكشقر، وعين الواقف السيد أسعد الحسين ناظرا على المدرسة وشرط له غرفة بها.

هذا ما وقف عليه الباحث وهذا جهد المقل. لقد بلغ عدد المدارس التي قام الباحث بالبحث والتنقيب عنها ٣٣ مدرسة. وقد قام الباحث بوضع حدول مفصل فسم المدرسة ومؤسسها وتاريخ

(١) موسى: مصدر سابق. ٤٠، ١٣٩٢هـ.

(٢) المبنى أعرفه لأنه كان يحوار مترانا في حارة الساحة، ويكون المبنى من ثلاثة طوابق حجمه صغير.

(٣) كتبى: أعلام من أرض النبأ. ١٤١٤هـ، ٢٠٠.

(٤) (٧١) سجل محكمة المدينة المنورة: ٧٢ - ص ٣٩، جلد ١، تاريخ ٢/٦/١٣٣١هـ.

تأسيسها وموقعها. وقد رتبتها حسب القرون، لكي يسهل للباحثين إتمام النص إذا بحثوا حتى يتم العمل ويكتفى وما هذا إلا خدمة لهذه البلدة الطيبة مدينة المصطفى ﷺ. وإن كنت أصبت فمن الله وحده وإن كنت أخطأت فمن نفسي والشيطان.

| الرقم | اسم المدرسة | المؤسس                   | تاريخ التأسيس      | الموقع                 |
|-------|-------------|--------------------------|--------------------|------------------------|
| ١     | الشيرازية   | إبراهيم الرومي           | بين السادس والسابع | جنوب المسجد النبوى     |
| ٢     | اليازكوجين  | يازكوج أحد أمراء الشام   | القرن السابع       | شرقي الحرم             |
| ٣     | الشهابية    | الملك شهاب الدين بن أيوب | القرن السابع       | الركن الجنوبي          |
| ٤     | الاركوجية   | لا يعرف                  | القرن السابع       | غير معروف              |
| ٥     | الأزركوجية  | لا يعرف                  | القرن السابع       | غير معروف              |
| ٦     | الجويانية   | جوبان أتابك العساكر      | ٥٧٢٤               | بين باب السلام والرحمة |
| ٧     | الغياضية    | الملك منصور غياث الدين   | القرن الثامن       | بالقرب من باب الرحمة   |
| ٨     | الكليراجية  | السلطان شهاب الدين أحد   | ٨٣٨ هـ             | بالقرب من باب الرحمة   |
| ٩     | الباستطية   | القاضي عبد الباسط        | ٨٤٠ هـ             | غرب المسجد النبوى      |
| ١٠    | الزمنية     | شمس الدين بن الزمن       | ٨٨٦ هـ             | غرب المسجد النبوى      |
| ١١    | الأشرفية    | السلطان الأشرف قايتباي   | ٨٨٨ هـ             | بين باب السلام والرحمة |
| ١٢    | المزهرية    | الزبيبي كاتب السر        | ٨٩٣ هـ             | دار العشرة             |
| ١٣    | الرستمية    | رستم باشا                | ٩٦٨ هـ             | حارة الأغوات           |
| ١٤    | قرة باش     | قرة باش                  | ١٠٣١ هـ            | ذروان                  |

| الموقع                 | تاريخ التأسيس          | المؤسس                   | اسم المدرسة               | م  |
|------------------------|------------------------|--------------------------|---------------------------|----|
| غير معروف              | الحادي عشر             | عبدالرحمن بن علي         | الخباري                   | ١٥ |
| ذروان                  | ١٠٩٠ هـ                | محمد أغا                 | محمد أغا<br>(دار السعادة) | ١٦ |
| ذروان                  | ١١١٢ هـ                | شيخ الإسلام فيض الله     | الشفاء                    | ١٧ |
| شمال المسجد النبوى     | ١١٣٢ هـ                | أحمد إبراهيم الصاقرلي    | الصاقرلي                  | ١٨ |
| غير معروف              | ١١٥٠ هـ                | أحمد أندى كبرلي          | كبرلي                     | ١٩ |
| ملاصقة لباب السلام     | ١١٥١ هـ                | بشير أغا                 | بشير أغا                  | ٢٠ |
| بداية حارة الساحة      | -١١٨٧                  | السلطان عبد الحميد الأول | الحميدية                  | ٢١ |
| بين باب السلام والرحمة | ١٢٣٧ هـ                | السلطان محمود خان        | المحمدية                  | ٢٢ |
| لا يعرف                | ١٢٥٤ هـ                | مصطفى كيلي ناظري         | كيلي ناظري                | ٢٣ |
| حارة الأغوات           | ١٢٧٣ هـ                | حسين أغا كوزل أغا        | حسين أغا                  | ٢٤ |
| حارة الأغوات           | ١٢٧٥ هـ                | مصطفى بن محمد            | الاحسانية                 | ٢٥ |
| دار ريطه               | بداية القرن الثالث عشر | بار كوج التركي           | الباركوجية                | ٢٦ |
| زقاق الشونة            | ١٣٠١ هـ                | لعل الدين صاحب البتجاعي  | الكشميرية                 | ٢٧ |
| زقاق جعفر              | ١٣١١ هـ                | عبدالستار القازانى       | القازلية (القازانية)      | ٢٨ |
| باب الجحدي             | ١٣١٤ هـ                | محمد عارف مصطفى توقادى   | العرفانية                 | ٢٩ |
| باب العنبرية           | ١٣١٤ هـ                | خاسكى سلطان              | الخاسكية                  | ٣٠ |

| الموقع           | تاريخ التأسيس | المؤسس                 | اسم المدرسة      | م  |
|------------------|---------------|------------------------|------------------|----|
| حوش فواز         | —١٣٢٤هـ       | عبدالباقي اللكنوبي     | النظامية         | ٣١ |
| خارج باب الحيدري | —١٣٢٤هـ       | أمان الله خوجة البخاري | أمان الله خوجة   | ٣٢ |
| ستيفة شيخي       | —١٣٢١هـ       | نور الدين غنكاني       | نور الدين غنكاني | ٣٣ |

## الخلاصة والنتائج والتوصيات

من خلال العرض التاريخي الوصفي للمدارس الرقافية التي لم يكن بعضها ذكر الآن سوى في سلطنة الكتب، والتي كانت بدايتها من القرن السادس الهجري، وحتى ما قبل عام ١٣٤٠هـ. أو التي مازالت تعرف بنفس الاسم وتحول بعضها إلى مدرسة تحفيظ القرآن الكريم تحت إشراف الجمعية الخيرية لتحفيظ القرآن الكريم بالمدينة المنورة أو تحول إلى رباط لسكنى الفقراء والمساكين.

خلص الباحث إلى أن جملة من الحكماء والسلطانين والأمراء والعلماء والأثرياء من المسلمين كانوا يتشارعون ويتنافسون في خدمة علوم الدين الإسلامي وطلابه في المدينة المنورة على ساكنها أفضل الصلاة وأتم التسليم.

### ومن النتائج التي توصل إليها الباحث:-

- ١ - إن جزءاً من المدارس بين لممارسة بعض الطرق الصوفية، مثل: الأحمدية والجبلانية أو القادرية.
- ٢ - ومنها ما بين لذهب واحد مثل: المذهب الحنفي.
- ٣ - أنها خصت لغير المتزوجين.
- ٤ - أنها خصت للرجال في معظمها.
- ٥ - أنها أسست بطلب المسلمين من بعض الأقطار للمجاورة أو لطلب العلم مثل سكان ما وراء النهر، أو كشقر، أو كشمير، أو بلاد الروم أو الهند.
- ٦ - كلها اهتمت بالعلوم الشرعية وخصوصاً القرآن الكريم، ولم يكن منها للمهن المختلفة، وهذا يعني عدم معرفة مقاصد الدين الإسلامي الذي ربط الدين بالحياة والدين بالآخرة.
- ٧ - متوسط عدد الطلاب ما بين ١٠ و ٤٠ طالباً.
- ٨ - مكتملة الحياة المعيشية والعلمية وإقامة الشعائر الدينية.

### ويود الباحث أن يوصي بالتالي:-

- ١ - أن تعقد ندوة خاصة بتاريخ التعليم في المدينة المنورة وسائر مدن المملكة العربية السعودية.
- ٢ - أن يبحث طلاب الدراسات العليا في بعض الكلمات عن المدينة المنورة دراسة تربوية بحثية لرسائل

الماجستير والدكتوراه في الجامعات السعودية.

٣ - وضع طريقة شاملة بين موقع المدارس والكتاب ودور العلم للنساء عبر القرون.

٤ - إنشاء مؤسسات وقفية متخصصة للإنفاق على التعليم و مجالات التنمية الشاملة.

## المراجع والمصادر

- ١ - القرآن الكريم.
- ٢ - ابن قدامة، عبدالله بن أحمد: المغني، مطبوعات إدارات البحوث العلمية المملكة العربية السعودية مكتبة الرياض الحديقة، الرياض، ١٤٠١هـ.
- ٣ - ابن فرحون، عبدالله بن محمد: تاريخ المدينة المنورة، دار المدينة المنورة للنشر، ١٤١٧هـ.
- ٤ - ابن منظور، محمد: لسان العرب، دار صادر، بيروت، د-ت.
- ٥ - أبو زهرة، محمد: مجموعة محاضرات في الوقف، ١٩٧١م.
- ٦ - الأنصاري، عبد الرحمن: تحفة الحسين، المكتبة العتيقة، تونس، د-ت.
- ٧ - البخاري، محمد بن إسماعيل: صحيح البخاري، دار إحياء التراث العربي، بيروت، د-ت.
- ٨ - بدر ن عبد الباسط: التاريخ الشامل للمدينة المنورة، بيروت، ١٤١٤هـ.
- ٩ - بروزنجي، جعفر بن إسماعيل: نزهة الناظرين في مسجد سيد الأولين والآخرين، دار صعب، بيروت، د-ت.
- ١٠ - الترمذى، محمد بن عيسى: الجامع الصحيح (سنن الترمذى)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، د-ت.
- ١١ - الحصين، محمد بن عبد الرحمن: دور الوقف في تأسيس المدارس والأربطة في المدينة المنورة، ١٤١٧هـ، مجلة الملك سعود، المجلد التاسع.
- ١٢ - الحموي، ياقوت: معجم الأدباء، مطبعة مرحليون، لندن، ١٩٠٨م.
- ١٣ - الدردير، أحمد بن محمد: أقرب المسالك لذهب الإمام مالك، المكتبة التجارية الكبرى، مصر، ١٣٧٥هـ.
- ١٤ - الراغبي، عبد الكريم: فتح العزيز شرح الوجيز، دار الطباعة المنيرية، القاهرة، د-ت.
- ١٥ - رزقان، يغيم: الحج قبل مائة سنة، دار التقريب، بيروت، ١٤١٣هـ.
- ١٦ - الرشيد، ناصر بن سعد: تسيير البحث العلمي في خدمة الأوقاف وتطويرها ندوة مكانة الوقف وأثره في الدعوة والتنمية، وزارة الشؤون الإسلامية، مكة المكرمة.
- ١٧ - رضا، حسن: أحكام الوقف، مطبعة التفليس، بغداد، ١٣٥٧هـ.

١٨ - الرفاعي، مصطفى: من رواي حضارتنا، المكتبة الإسلامية، بيروت ١٩٧٧ م.

١٩ - رفعت، إبراهيم: مرآة الحرمين، دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٩٢٥ م.

٢٠ - الرملي، محمد بن أبي العباس: نهاية المحتاج شرح المنهاج، مطبعة مصطفى الحلبي، مصر، ١٣٨٦ هـ.

٢١ - سجل محكمة المدينة المنورة: عدد ٧٢، ص ٣٩، مجلد ١، تاريخ ٢/٦/١٣٣١ هـ.

٢٢ - السحاوي، محمد عبد الرحمن: التحفة الطفيفة، الناشر أسد طرابزوني الحسيني، ١٣٩٩ هـ.

٢٣ - السمهودي، علي عبدالله: خلاصة الوفاء بأخبار دار المصطفى، دار إحياء الكتب الدينية، القاهرة، ١٣٦٧ هـ.

٢٤ - السمهودي، علي عبدالله: وفاء الوفاء بأخبار دار المصطفى، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤٠٤ هـ.

٢٥ - الشوكاني، محمد علي: نيل الأوطار، مكتبة الدعوة الإسلامية، شباب الأزهر، القاهرة، د-ت.

٢٦ - الشيرازي، إبراهيم علي: المذهب في المذهب، مطبعة مصطفى الحلبي، مصر، ١٣٩٦ هـ.

٢٧ - طاشكيني، عباس صالح: المكتبات العامة في المدينة المنورة، بحث غير منشور، ١٤٠١ هـ.

٢٨ - الطفيلي، سليمان بن صالح: الوقف كمصدر اقتصادي لتنمية المجتمعات الإسلامية، ندوة "مكانة الوقف وأثره في الدعوة والتنمية، وزارة الشؤون الإسلامية مكة المكرمة، ١٤٢٠ هـ.

٢٩ - القشيري، مسلم الحجاج: صحيح مسلم، دار إحياء التراث العربي بيروت، د-ت.

٣٠ - كاظم، موسى محمد: مدرسة بشير أغا، بحث غير منشور، ١٤١٨ هـ.

٣١ - الكبيسي، محمد عبيد عبدالله: أحكام الوقف في الشريعة الإسلامية، مطبعة الإرشاد، بغداد، ١٣٩٧ هـ.

٣٢ - كتبى، أنس: أعلام من أرض النبوة، دار البلاد للطباعة والنشر، حدة، ١٤١٤ هـ.

٣٣ - الحبي، محمد أحمد: خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادى عشر، المطبعة الوهبية، القاهرة، ١٣٨٤ هـ.

٣٤ - المراغي، زين الدين بن أبي بكر: تحقيق النصرة بتلخيص معالم دار المحررة، تحقيق محمد الأصمعي، المكتبة العلمية، المدينة المنورة، ١٣٧٤ هـ.

٣٥ - المرغيناني، علي بن أبي بكر: الهدایة شرح بداية المبتدئ، مطبعة مصطفى الحلبي، مصر، د-ت.

٣٦ - مذكر، محمد سلام: الوقف من الناحية الفقهية والتطبيقية، المطبعة العالمية، القاهرة، ١٣٨٠ هـ.

٣٧ - المطري، محمد أحمد: التعريف بما أنسَت المحررة من معالم دار المحررة، المكتبة العلمية، المدينة المنورة، ١٤١٢ هـ.

٣٨ - معروف، ناجي: أصالة حضارتنا العربية، دار الثقافة، بيروت، ١٩٧٥ هـ.

٣٩ - المعيلي، عبدالله بن عبدالعزيز: دور الوقف في تأسيس المدارس والأربطة والمحافظة عليها في المدينة المنورة، ندوة "مكانة الوقف وأثره في الدعوة والتنمية"، وزارة الشؤون الإسلامية، مكة المكرمة، ١٤٢٠ هـ.

٤٠ - المقرizi، أحمد بن علي: المواقع والاعتبار بذكر الخطوط والآثار، دار صادر بيروت، د - ت.

٤١ - موسى، علي: رسائل في تاريخ المدينة المنورة، أشرف على طبعها محمد الجاسر، دار اليمامه، الرياض، ١٣٩٢ هـ.

٤٢ - المنيف، عبدالرب محمد: دور آل سعود في وقف المخطوطات بحث غير منشور، ندوة المكتبات الوقفية، ١٤٢٠ هـ.

٤٣ - التعيمي، عبدالقادر محمد: الدارس في تاريخ المدارس، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٠ هـ.

٤٤ - التووي، محي الدين: روضة الطالبين، المكتبة الإسلامية، بيروت، د - ت.

٤٥ - التووي، محي الدين: شرح صحيح مسلم، دار الفكر، بيروت، د - ت.

٤٦ - التووي، محي الدين: تحرير ألفاظ التبيه، تحقيق عبد الغني الدقر، دار القلم، بيروت، ١٤٠٨ هـ.

٤٧ - الوهبي، صالح بن سلمان: دور الوقف في دعم المؤسسات والوسائل التعليمية، ندوة "مكانة الوقف وأثره في الدعوة والتنمية، وزارة الشؤون الإسلامية مكة المكرمة، ١٤٢٠ هـ.

٤٨ - يكن، زهدى: الوقف في الشريعة والقانون، دار النهضة، لبنان، ١٣٨٨ هـ.

**Descriptive Historical Study of  
the vanished Endowment  
Schools in Al-madinah al-munawwarah**  
By  
**Dr. Tariq Abdullah Hajjar**  
Associate Professor  
**Islamic University' madinah munawwarah**

**Abstract**

The Religion of Islam encourages the establishment and financing of endowment schools. The Holy Qur'an lays more stress on benevolence' an action which was supported by the Holy Prophet (peace be upon him) through his traditions. Since the outset of Islam, the scholars and the wealthy people of the first generation (May Allah be pleased with them) had been setting aside a major portion of their assets and wealth as endowment for the sake of Allah. Until now this practice of charity is going on. As for Al-Madinah Al-munawwarah, the educational institutions used to have the lion share of the endowments. The study aims at surveying the endowment schools which have been working in Al-madinah Al-munawwarah till the recent past but now they no more exist.

The descriptive historical method was found suitable approach to work on the present research. The study results revealed that Al-Madinah Al-munawwarah was rich with the endowment schools for boys only. These schools were run on donations given by the individuals and government. Based on the findings of the research, some valuable recommendations are made